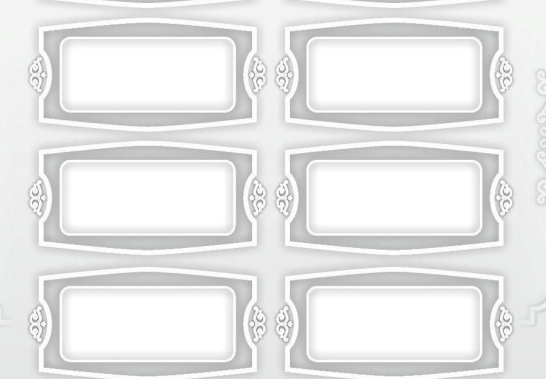


# אלו הנקראים בשם "עכור התרור"

שמחזיקים ותומכים בהוצאת הגליון

ידידינו החשוב הרה"ח יואל ישראל לעוו הי"ו מאנטשעסטער לעילוי נשמת הרה"ח **ברוך מרדכי יהודה** ב"ר ברוך יהודה ע"ה לעבאוויטש



עץ הַיִּים הִיא לַפַּהַוִיקִים בָּה וְתמְכֶיהָ מְאֶשָׁר

כל הזכויות שמורות למערכת "מעיין החיים" קרעטשניף פעיה"ק ירושלים תובב"א

הערות והארות ניתן לפנות לאימייל q318641643@gmail.com



בהעתקת הדא"ח לגליון זה:

<u>ראש השנה</u> הר"ר **מאיר אלימלך גרין** הי"ו <u>האזינו</u> הר"ר **שמואל מרדכי לעוו** הי"ו להנצחות, מזל טוב, לע"נ וכדו' ניתן לפנות

להרה"ח שאול יחזקאל שכטר הי"ו בפלא' 750-4168937



להעברת התרומות ניתן לפנות להגזברים
ירושלים: הרה"ח אברהם אבא ווייס ני"ו
בני ברק: הרה"ח שלמה מרדכי שכטר הי"ו
בית שמש: הרה"ח שמואל יהודה קאלינסקי הי"ו
אלעד: הרה"ח יצחק מנחם כהן הי"ו



ניתן לתרום גם דרך מערכת "נדרים פלוס" על שם **מכון "מעיין החיים" – קרעטשניף** 

# דא"ח ושיחו"ק ימי ראש השנה תשפ"ד

## ליל א׳ דר״ה ושב״ק

מסי״נ שלא להרהר אחר מידותיו של הקב״ה איתא כשו״ע (או״ח סי׳ תקפג ס״ב) אוכלים ראש כבש לומר נהיה לראש ולא לזנב, וזכר לאילו של יצחק, ול״כ מהו הקשר של הני תרתי, בקשת שנהיה לרחש לזכרון עקידת ילחק.

רי"ל על פי הידוע שמסירות נפשו של מברהם אבינו במעשה העקידה, לא היה רק בעלם ההקרבה ממש, אלא במה שעשה באימה וביראה רלון הבורא ב"ה, ולא הרהר אחרי מידותיו של הקב"ה, שהיה לו לומר אתמול אמרת לי כי בילחק יקרא לך זרע, ועכשיו אתה מלוה אותי להעלותו לעולה על מוקדה.

רזהר יסוד גדול שאין להרהר אחרי דרכיו
ומעשיו. והאמת הוא שאין שוס
קושיא, ולכל קושיא קודמת מירוך, וכמו
במעשה העקידה, שבאמת לא ניוה
הקב"ה לשחטו רק והעלהו לעולה, אלא
שבתחלה לא השיג אברהם אבינו דבר זה
עד שנוה אומו הקב"ה אל משלך ידך אל
הנער ואל מעש לו מאומה.

רזקה"ק הרבי רי מרדכיידי זי"ע אמר שיש ג' דברים שמכשיר את המקוה, חלב ויין ודם, והדרך המוכשרת ביותר הוא ע"י דם, כי דם הוא מסירות

נפש, וכדאיתא בגמרא (שבת כב.) אמר רב
יוסף אבוהון דכולהו דם, היינו שמסירות
נפש הוא בנין אב ויסוד לכל המלוות. וכל
יהודי מוכן למסור נפשו להשי"ת.

רזהר הכוונה שאנו אומרים שנהיה

לראש ולא לזנב, לרא"ש ר"ת

ליעשות ר'לון א'בינו ש'בשמים, שזה לריך

להיות עיקר מחשבותינו ומגמתינו, ולא

לזנב אחריו בכל מיני קושיות והרהורים,

ומעתה שפיר יש לזה שייכות לעקידת ילחק,

אשר משם למדנו חובת מסירות נפש לה'

בדבר זה שלא להרהר אחרי מעשיו ודרכיו

כלל.



כל יום יהי׳ בעיניו כר״ה

אתם נצבים היום כלכם לפני ה' אלקיכם

וגז' (כמ, מ), יל"פ לפי מה דאיתא

בזוה"ק (פ' בא לב:) 'היוס' דא ראש השנה,
והיינו כמו בראש השנה עסוק האדם כל
שעות היום בתפילה ותשובה, ואינו מבעל
זמנו לריק, אלא משתדל למלאות כל רגע
כדבעי, כמו כן ירגיש בכל אחד מימות
השנה כאילו אותו היום הוא ראש השנה,
ועי"ז יתנהג תמיד כראוי בדרכי ה'.

רזהר שאומרים בנוסח התפילה לראש השנה היום הרת עודם, דהיינו שכל יום ידמה בעיניו כאילו הוא ראש גליון דברי תורה

השנה, וכאילו היום יעמיד במשפט כל יצורי עולמים.



## מיטאג טיש – באכילת הטשולנט

מעלת ר״ה שחל להיות בשבת

ידוע בשם הרה"ק מרוזיין זי"ע לבאר מדוע אין תוקעים בראש השנה שחל להיות בשבת, כי המלאכים שממונים להעלות למעלה תקיעת השופר, הם ממונים על מאכל החמין בשבח, ואין מלאך א' עושה ב' שליחות, וע"כ אין תוקעים בשופר. ווקה"ק הרוא דשבת זי"ע הוסיף נופך על דבה"ק דשם המלחך הזה נרמז ביהי רלון שאומרים קודם התקיעות, יהי רצון מלפניך וכו׳ שתשלח לי כל המלאכים הטהורים משרתים הנאמנים בשליחותם וכו׳ ואת המלאך הגדול תשב"ש המלאך הממונה להשמיע זכיותיהן של ישראל להבעית את השטן בתקיעתם. והנה בשם המלאך השב"ש יש בו אוחיות שב"ת ואות ש׳ רומז על שופר.

רידוע מה שאמר הרה"ק מבארדימשוב
זי"ע על המשנה (ר"ה כמ:) יום טוב
של ראש השנה שחל להיות בשבת, וקשה
אריכות הלשון יו"ם טו"ב של ראש השנה
שחל וכו", והיה די לומר ראש השנה שחל
בשבת. אך הכוונה שאם חל ראש השנה
בשבת הוא יום טוב לישראל, כי אמרו חז"ל
(ראש השנה מו:) שלשה ספרים נפתחין בראש
השנה, לדיקים גמורים נכתבין ונחתמין

לאלתר לחיים, רשעים גמורין נכתבין
ונחתמין לאלתר למיתה, בינונים תלוים
ועומדים מראש השנה ועד יום הכיפרים.
ובכן בשלמא בכל שנה ושנה י"ל שהכתיבה
מותרת ביום טוב שמלותו בכך, אבל כשחל
בשבת אסור לכתוב רק ללורך פיקוח נפש,
ואם כן לטובה ולחיים מותר לכתוב שהוא
פיקוח נפש, אבל לרעה אסור לכתוב בשבת,
ולכן יום 'טוב' הוא כשחל ראש השנה
בשבת, עכ"ד.



## מיטאג טיש – באכילת הקוגל

באכילת קוגל אפשר להמתיק הדינים איתא בשס הרה"ק בעל התניא זי"ע

איתא בשם הרה"ק בעל התגיא זי"ע
שבאכילת קוגל בשב"ק יכולים
להמתיק הדינים כמו בתקיעת שופר, ושמא
תאמר דא"כ יאכלו קוגל ולא יצטרכו
לתקוע, ואכן בשבת שאז אוכלים קוגל אין
תוקעים בשופר.



להקפיד להוציא התיבות והנקודות כראוי

הבה הנקודות הם כנגד שבע המידות,

קגו"ל כנגד חסד, שו"א כנגד

גבורה, חול"ם כנגד תפארת, חירי"ק

כנגד נצח, נקוד של ג' נקודות כנגד הוד,

מלכות הוא בלי ניקוד. ומעתה כיון

דשו"א מרמז כנגד גבורה, ע"כ יש

להזהר בברכת כהנים שיאמרו תיבת

'יברכך' בשו"א, להמשיך הברכות גם

מלד הדינים והגבורות שגם הם יסכימו להשפיע לבני ישראל כל טוב, ויש טועים ואומרים בסגו"ל, אבל אין זה נכון שאז נשפע הברכות רק מלד החסד, והרי בני ישראל אינם זכאים תמיד להתברך מלד החסד, וע"כ לריך להשפיע החסדים גם בהסכמת הדינים והגבורות.

רעד"ז כתבו לפרש הכתוב (דברים כז, ו)

לבנים שלמות תבנה את מזבת ה'

אלהיך, על פי המבואר בספר ילירה (פ"ד

מי"ב) שהאותיות נקראים אבנים. שבא

הכתוב להורות שדיבורים לריכים להיות

שלמים בעבודת השי"ת, ואז פועלת הרבה,

והיינו שלריך להוליא התיבות והנקודות

כראוי בלי שום טעות.

מחרפר שפעם אחת באו לפני הרה"ק
מרוזיין זי"ע יהודי מלובש בבגדי
חסידות, ולידו היה יהודי מלובש בבגדי
המתחדשים, והתאונן החסיד שהוא מתנהג
כראוי בדרכי ה', ואין בידו פרוטה
לפורטה, ואילו אותו יהודי הוא עשיר גדול,
אמר לו הרה"ק העשירות שלו בא ממך,
שאכן אתה עובד את ה' תמיד, אבל
לפעמים אין זה בשלימות כראוי, ועי"ז
אחה מוריד שפע גדול מלמעלה, אבל היות
שכל החיות של הסט"א נמשך מלד
הקדושה, לכן נמשך השפע היורד בזכותך
למקום הנכון רק בכח עבודה נכונה
למקום הנכון רק בכח עבודה נכונה

ומשל למה הדבר דומה להמקבל השפעות בתוך כלי נקוב, שאינו

מחזיק ברכה, אלא הכל מתרוקן מתוכו, וכמו כן ע"י תפילה שאינה כראויה יורד השפע, אבל אינו מחזיק ברכה בתוכו, ונמשך לנד האחר ר"ל.



## בסעורה שלישית

תפילות ר״ה

אאמר"ר זי"ע ביום הראשון התפלל תפילת מוסף בבחינת יראה, וביום השני התפלל בבחינת אהבה, שהרי ביום ראשון הוי דינא קשיא, וביום השני הוי דינא רפיא.



## אין מסיחין בשעת הסעודה

בבר אמרתי בשם הרה"ק מרוזיין זי"ע
לבאר מדוע אין תוקעים בראש
השנה שחל להיות בשבת, כי המלאכים
שממונים להעלות למעלה תקיעת השופר,
הם ממונים על מאכל החמין בשבת, ואין
מלאך א' עושה ב' שליחות, וע"כ אין
תוקעים בשופר.

ריש לנו להתבונן מזה הלכה למעשה,

כמו שאין מדברים שיחת חולין

בשעת התקיעות, כמו כן אין מסיחין

בשעת הסעודה, שהרי נחשב עתה

כבשעת התקיעות, וע"כ יזהרו מאוד

בשעת הסעודה שלא לדבר דיבורי חולין,

ובודאי לא לשון הרע ורכילות, אלא

ישוחחו בדברי תורה ויראה, ולבחון את

הבנים על תלמידם, וגם להרבות בשירות ותשבחות, ועי"ז מערבבים את הילר הרע, שרואה איך שבני ישראל עוסקים בשעת עבודה גשמית ומעלים אותה לרוחניות ועבודת ה', ויותר אינו יכול להטרג עליהם.

## 

#### יום ב' דר"ה

אין מסיחין בשעת הסעודה

מעשים עשה עמנו כי אין בגו מעשים עשה עמנו צדק וחסד והושיענו, וי"ל במשל למה הדבר דומה לבני הכפר שחחד היה המלמד לכל בני הכפר, וגם בנו למד חצלו, ובשעת הלימוד התנהג לבנו כמו מלמד, שחם לח התנהג לבנו כמו מלמד, שחם לח התנהג כעחזרו לבית שוב התנהג חתו כרחם חב על בנים, ובחחד הימים כחשר הבן לח התנהג כשורה בשעת הלימוד והכה חוחו, חמלה, פנה חליו הבן וחמר לו חבי יקירי וחמלה, פנה חליו הבן וחמר לו חבי יקירי חבקש ממך שתדבר עם המלמד שלי שלח לבקש ממך שתדבר עם המלמד שלי שלח יכה חותי מכות קשות כחלו.

רעד"ז אנו מבקשים אבינו מדכנו, שהרי
הקב"ה הוא אבינו אב הרחמן, וגם
הוא מלכנו הדן ושופט אותנו על כל
מעשינו, וע"כ אנו מבקשים ממנו, אבינו
אב הרחמן שתפעול לטובה לפני מלכנו,
שיחננו ויעננו כי אין בנו מעשים.

## בשולה"ט נעילת החג

בשמים זוכרים בעיקר את העבודה של ימי הנעורים כאשר הגיע העבודה בקושי

בה אמר הי זכרתי לך חסד געוריך
אהבת כלולתיך לכתך אחרי
במדבר בארץ לא זרועה (ירמיה ב, ב).
בשעת הזקנה ילר האדס נחלש אחר שלמד
כל ימיו, וכמו שאמרו רו"ל בראמי ילר הרע
בראמי לה תורה תבלין (קידושין ל:), וכן כל
כמה שמתייגעים בעבודה הרי בכל פעם
ופעם נהיה עוד אתכפיא לק"א ומכניעים
את הרע, על כן אח"כ אין לריך כבר לעמול
כל כך כמו בימי הנעורים, ומגיע העבודה
כבר יותר בנקל.

ודרך האדם לחשוב שאז הוא עיקר משיבות העבודה שיכול אז להיות העודה שיכול אז להיות יהודי כשר ולהכניע את הילר הרע בנקל, אבל באמת אדרבה והתורה אמרה ועבדתם את ה' אלקיכם, וכבר דיברנו אמש כי תכלית האדם שלכך נברא הוא כדי לעשות נחת רוח להקב"ה, ודווקא כד אתכפיא ס"א אז אסתלק יקרא דקב"ה לעילא, כמו שאמר הרה"ק הרבי רי אדימדך זי"ע שהוא מתגעגע לימי הנעורים כשהיה לריך להתאמץ בעבודה, כי היה חפץ בעמל וביגיעת העבודה.

ראפילר שבימי הנעורים היתה העבודה קשה ורלופה בניסיונות רבים, זוכרים בשמים כמה קושי הגיע אליו, וכמה כוחות של התעלמות הנפש היה לריך כדי להתגבר על הילר שרלה להכשילו חלילה,



ואע"פ שביקש לו הילר כל טלדקי כילד יוכל לתפוס את הנפש הישראלית הקדושה לרשותו, עכ"ז התאמץ ונלחס ולא הרפה.

וזהו מה שאמר הפסוק כה אמר הי זכרתי לך חסד נעוריך אהבת כדודותיך, שוה חשוב בשמים ובוה חפלים, בחקד של ימי הנעורים ובאהבה של התחלת העבודה כשהיו לריכים למסור את הנפש כדי לעשות רלון השי"ת, ומרוב אהבת ה' לה ההבו דבר זולת לעשות רצון הבורה, לעשות אתכפיא לק"א כדי שעי"ז יסתלק יקרא דקב"ה לעילא, אפילו שהיה 'לכתך אחרי במדבר בארן לא זרועה׳, שהיתה הדרך רלופה בקולים ובכל מיני חיות ועקרבים ונחשים שרצו חלילה וחלילה לקרוע את הנפש הישראלית לגזרים, מכל מקום בני ישראל לא הרפו אלא התאמצו בעבודת ה' לובוח את ילרס, את אלה מזבחות יזכור השי"ת וזאת יקבל באהבה וברלון.

## קודם ברכת המזון

עניין השברון לב צריך לגרום לשמחה על שנתן לנו ה' אפשרות לתקן – וזהו תשובה מאהבה שזוכים על ידה ללכת באור פני ה'

אשרי העם יודעי תרועה ה' באור פניך יהלכון (תהלים פט, טו). הנה דרך הבעל דבר שבא אל האדם ורוצה לייאשו, על כן הוא מזכיר לו את כל מעשיו וכל

מחשבותיו הרעים וכל תאוותיו, ואומר לו
שאדם כזה שעבר כל כך הרבה ניסיונות
והיו לו הרבה מפריעים בעבודת ה' שעשו
מסכים המבדילים בין ישראל לבין אביהם
שבשמים, אין לו שום עתיד, ולא שייך אצלו
שיוכל לתקן כל מעשיו וישוב בתשובה
שלימה.

ראין זה כי אם מתחבולות הילר כדי
לנתק את האדם לגמרי מעבודת
ה', כי אינו חפץ שיתעוררו בני אדם
בתשובה ויחפשו את כל הדרכים כילד
לתקן את מעשיהם, וע"י ששובר את
ליבם ומדמה להם שאין להם עוד שום
ערך, סובר האדם בליבו מה לי לעבוד
עוד את ה' והרי במילא הכל נכנס לרשות
הס"א,

ארלם באמת הכל יכולים לתקן, על דרך
המשל הידוע מהמגיד מדובנא
שכבר אמרתי הרבה, על קוז'נער (מתקן
בובעים) אחד שהיה מתקן כובעי פרווה,
ובימים ההם לא היה עלעקטר"י, ועל
הנרות היה מס מהממשלה על כן היו יקר
המליאות, ופעם אחת ישב באמלע הלילה
ותיקן כובעים כדי שיוכל לפרנס את בני
ביתו, והיה לו נר שלאורו היה יכול לעבוד,
וכבר היה השעה מאוחרת מאוד אך משום
מה דלק הנר קלת יותר מהרגיל, וכראות
אשתו שהוא עדיין יושב כפוף ומתקן את
הכובעים, ריחמה עליו ואמרה לו, די לך
מה שעבדת עד כה ולמה לך לעמול עוד,
מה שעבדת עד כה ולמה לך לעמול עוד,

קוז'נער -והמגיד מדובנא היה אמרו בנעימה מיוחדת - 'אזוי לאנג די לעכטעלע ברענט נאך, קען מען נאך פארריכטן'.

רלא ישמע האדם אל דברי היצר הרע,

כי לכל אחד מישראל יש נשמה

בקרבו, ואכן אמת שהנשמה מנותקת
מהשורש ע"י העוונות, כמו שהיה
אאמוייר זיייע חוזר הרבה על מה שאומרים
בקליחות 'רחקת ממנו בעוונינו', אבל עכ"ז
'קרוב ה' לכל קוראיו לכל אשר יקראוהו
באמת', וכל זמן שנר ה' דולק אפשר לתקן.

רבזי שלמד ב"ה מסכת יומא כדי שיוכל להעביר את עשרת ימי תשובה בהכנה ראויה ליום הקדוש, יודע מה דאיתא בסוף מסכת יומא (פו.:) שעל כל דבר מועיל תשובה ואין מליאות בעולם שאין יכולים לתקן, ואפילו שאיתא שם כי על חילול השם אין כפרה עד המיתה, כבר אמר על זה אאמו"ר זי"ע בשם זקנו הקדוש הרזא דשבת זי"ע, כי להיות מוכן למסירות נפש עבור קידוש השם זהו כפרה אפילו על חילול השם, נמלא שעל כל דבר אפילו על חילול השם, נמלא שעל כל דבר יש עילה והכל יכול לבוא על תיקונו.

ודברי הילר שאין לו שום עתיד הם
שקר גמור, אדרבה ואדרבה
הפליגו הם ז"ל שם הרבה במעלת
התשובה ואמרו 'גדולה תשובה שמגעת
עד כסא הכבוד' ועוד, גם אמרו 'במקום
שבעלי תשובה עומדים אין לדיקים
גמורים יכולים לעמוד' (ברבות לד:), כי
לדיקים גמורים לריכים לעבוד קשה על

זכויות, אבל אלו שלא הלכו מתחילה על דרך הישר עשו הרבה דברים שלריכים לשוב עליהם בתשובה, וכיוון שזכו לעשות תשובה מאהבה אזי כל הדברים שעשו תשובה נהפך לזכויות, כי העושה תשובה מאהבה זדונות נעשו לו כזכויות (יומא שם), על כן במקום שבעלי תשובה עומדים אין לדיקים גמורים יכולים לעמוד.

ריכזי עשרת ימי תשובה זהו זמן שנתן לנו ה' במיוחד לתשובה, כדי שנוכל לתקן הכל ע"י תשובה, ולא רק לתקן אלא שיכולים להפך הכל לזכויות ע"י תשובה מאהבה.

והנה ידוע שתרועה יש בו שני משמעויות, מלד אחד יש בו שמחה 35 שכתוב כמו משמעות צחללרות וקול שופר הריעו לפני המלך ה" (תהילים צח, ו), ומאידך יש בו משמעות של שבירה כמו שכתוב 'תרועם בשבט ברזל' (תהילים ב, מ), וזהו 'אשרי העם יודעי תרועה׳ שיודעים כילד להשתמש בתרועה, כי השברון לב בלבד אין בזה ערך אמיתי ומלד עלמו אין בו מעלה, רק שיגיע ויבוא ממנו איזה יתרון והיינו השמחה האמיתית בה׳ אלקיו הבאה אחר העצב האמיתי על עוונותיו.

וכיצד יכול להיות נמשך מהעלב שיעבדו את ה' בשמחה, ע"י דעת, כי אם יש דעת זוכה לתשובה, כמו שתקנו רז"ל לומר אחר 'אתה חונן לאדם דעת' 'השיבנו אבינו לתורתך', כי כיוון

שזכה בדעת ובהשכל יודע שכל אחד יכול לתקן ולריך לתקן ורולה לתקן, לכן גם אם היה מתחילה בשברון לב והיה ירא שלא יזכה עוד להגיע אל השי"ת, יש לו דעת לקבל על עלמו קבלות טובות.

רצדיקים במה שהם מקלקלים בזה המה מתקנים, על כן בכל דבר שמרגיש אדם שיש לו בזה איזה חולשה ואינו מתנהג כהוגן באלו העניינים, לריך לעשות על עלמו גדרים וסייגים דווקא לעשות על עלמו גדרים וסייגים דווקא את בזה, ולקבל על עלמו לחזק דווקא את העניינים שהיה לקוי בהם בבחינת יתרועה', וכמו כשרולים לתקן דלת שבור שמוסיפים מסמרים ויתידות יותר משהיה בו בתחילה כדי שיעמוד הדלת ימים רבים, וכמו שאני אומר תמיד כי זהו הכוונה במה שאמרו רז"ל 'יזיר עלמו מן היין' (סומה ב.) דהיינו שיגדור את עלמו בדברים המותרים, וע"י קדש עלמך במותר

לך הוא גורם שיוכל לזכות לחקן במה שקלקל.

וכש וע"י 'אתה חדם לדעת כזו וע"י 'אתה חונן לאדם דעת' זוכה לתשובה 'השיבנו אבינו לתורתך', זה יביא במילא שיגיע לידי תשובה מאהבה, 'וקרבנו מלכנו לעבודתך' שירלה להיות קרוב אל השי"ת.

רוצה, שיודעים למשתי העם יודעי תרועה, שיודעים למשתמש בתרועה בדעת, ואז התרועה בבחינת שברון לב מביא אותם שיוכלו לשוב מאהבה, ואז נהפך התרועה לבחינת בחצוצרות וקוד שופר הריעו לפני המדך הי, אזי זוכים שכל הזדונות נעשין לו כזכויות, ואז יכולים להשיג מעלות ומדרגות רמות בעבודת ה', עד שזוכים להגיע לידי 'ה' באור פניך יהלכון'.



# דא"ח ושיחו"ק שב"ק פ' האזינו תשפ"ד

ליל שב"ק – אחר קירוש

להכניס הרחמים בתוך מדת הדין

כי שם הי אקרא הבו גודל לאלקינו

(דברים לב, ג), ונראה כי עבודתנו הוא להפוך הגבורות לרחמים וחסדים, ובזה ביארנו מה שאומרים בתפילת ראש השנה 'אבינו מלכנו', דאב דרכו להתנהג עם בניו במידת החסד והרחמים, משא"כ האדון מתנהג עם עבדיו במדת הדין,

וזהו הרמז של 'אבינו מלכנו' דהיינו להכנים בחי' אבינו בבחי' מלכנו, דהיינו להמשיך הרחמים מתוך הגבורות. וע"ז מבקשים אם כבנים אם כעבדים וכו', דאפילו אם הרי אנו כעבדים וראוי שיתנהג עמנו במדת הדין, מ"מ עינינו לך תליות עד שתחננו ותוליא כאור משפטינו, דהיינו שיתהפך הגבורות לרחמים וחסדים.

גליון דברי תורה

רזהר שאמר הכתוב כי שם הי אקרא,
דהוי"ה הוא שם החסד, הבו גודל
לאלקינו, 'גודל' מורה ג"כ על מידת
הרחמים כדכתיב (דברי הימים א' כמ, יא) לך
ה' הגדולה, והיינו שיכניסו את בחי'
הגדולה שהוא החסד בתוך אלקים שהוא
מידת הדין.

# 

## ליל שב"ק – בפירות טיש

להרהר בתשובה כל השנה

ישכבו בית מועד לכל חי,
ישכבו בית מועד לכל חי,
ואפ"ל דהנה עכשיו בעשי"ת הוא זמן שכל
אחד מתעורר לשוב מדרכו הרעה, אבל
באמת לריך האדם תמיד להרהר בתשובה
בכל ימות השנה, שלא לעורר קטרוג על
עלמו שרק עכשיו לפני יום הדין שב
בתשובה ומבקש חנינה, והיכן היה בכל
ימות השנה.

ובזה יש לרמז במחמר חז"ל (ר"ה יח.)

עה"פ (ישעי' נה, ו) דרשו ה' בהמלחו

קרחוהו בהיותו קרוב, חימת בין רחש השנה
ליום הכיפורים, והכוונה הוח שחם מלוי

חלל החדם כל השנה הרהורי תשובה, וכמו
כן הקב"ה קרוב ללבו תמיד בכל עת ובכל
עשה, וחז זוכה לסיוע מן השמים בעשי"ת
שיוכל לשוב בחמת ובתמים, וזהו הכוונה
נסוגים חם חבו ומדרכם שבו, היינו ששבים
בתשובה שלימה, חבל זהו חם טרם ישכבו,

שבכל לילה קודם שהולכים לישון מהרהרים במשובה.



### צפרא דשבתא – בקידושא רבא

לבקש על צער השכינה ולא על צרכיו

כי שם הי אקרא הבו גודל לאלקינו (דברים לב, ג), יל"פ על פי דברי הבעש"ם הקי זי"ע על הכתוב (תהלים כ, ו) ימלא ה' כל משאלותינו, והיינו שכל משאלות לבבו של האדם לריכים להיות למען כבוד שמו ית׳, שיתמלא שם הוי״ה ב"ה, ויהיה שמו שלם. וכמבואר בספרי חסידות דכאשר האדם מבקש מאת הקב"ה על צרכיו, מהיכי תיתי שימלא ה' משאלתו, ובודקים אחריו אם מגיע לו, אבל כאשר הקב"ה מבקש שימלא ה' כל משאלתו מחמת לער השכינה, כדאיתא בגמרא (חגיגה מו:) בזמן שאדם מלטער שכינה מה לשון אומרת קלני מראשי קלני מזרועי, ועל כן בעת לרה ולוקה לריך להתפלל על כבוד השכינה שלא חתחלל ואז ימלא ה' כל משאלתו לטובה. ובזה יל"פ מאמר הכתוב (תהלים ג, ט) לה' הישועה על עמך ברכתך סלה, שתהיה עיקר בקשתינו על ישועת ה׳, ועי"ז יגיעו הברכות על ראשי עם קודש.

רזהו שאמר הכתוב כי שם הי אקרא, דכאשר האדם קורא לה' על נרכיו, הענה שיתקבל תפלתו לרנון ולרחמים, הבו גודד דאדקינו, שלא יבקש על הנאת עלמו,

אלא בכדי שיחגדל ויתקדש שמיה רבא, ואז יזכה שיתמלא כל משאלות לבבו לטובה.



#### סגולה לרפואה

היום (ח' תשרי) חל ההילולה של זקנתי הרבנית חי' ע"ה אשת זקה"ק הרבי רי מרדכיידי זי"ע, היתה בת הרה"ק ר' שמואד שמעדקא גן הגה"ק געל הקרני ראם זי"ע, היא היתה אשה גדולה ומופלגת במדת לדקה וחסד. מונח אללי מכתב ששלח לה בנה זקה"ק רי מאיריד מקרעמשניף זי"ע שיש שלו כאבים גדולים בגופו, ואין הוא יודע היכן אביו נמצא באותו הזמן, שכידוע שאביו הק' נסע הרבה מאוד מביתו, וע"כ הזכיר את עלמו אנלה, והיא שלחה לו מכתב בחזרה, שיקנה ח"י קילו של בשר, ויניח אותם על המקום שכואב לו ואח"כ יחלקם לנדקה, וכתב לה בזה"ל יווייל דער מיילעך איז א מיילעך אוהב לדקות׳. כשנפטרה ליוה אותו בעלה הק' בדרכה האחרונה, ולפני סתימת הגולל הרכין את עלמו לחוך הקבר ואמר, זיי נישט באזארגט דיינע מלוות ומעשים טובים וועלן דיר אנקעגן קומען.

## טובה מראה עינים של הצדיקים

הרח"ק המגיד ממעזרימש זי"ע התפלל נחדר מיוחד לפני עלמו, ורק קודם אין כאלקינו הכניסו מנין לחדרו, ופעם אחת נכנס לשם הרה"ק החוזה

מדובדין זי"ע וכאשר התחיל המגיד באמירת אין כאלקינו נפל בחלשות מחמת שהשיג מה שכוון המגיד במאמרו.

ודבר זה מובן מאליו, שהרי כידוע הרה"ק מלובלין ראה מסוף העולם ועד סופו, וכפי הידוע שהלך במשך שבע שנים עם מטפחת סביב לעיניו, שלא יכשל בראיות אסורות ח"ו, ובהליכתו ברחוב היו מלווים אותו בדרכו, ועי"ז זכה לראות מסוף העולם ועד סופו, ומשום הכי נקרא 'החוזה'.

רכן מלינו בשאר לדיקים שזכו לראות
בעיניהם כל הנעשה בעולם, כמו
שהעיד הבעש"ם הקי זי"ע שיכול לראות
עד ארבע מאות פרסה מסביבתו, ובנו
הרה"ק רי צבי זי"ע אמר, שאינו יכול
לראות כל ארבע מאות אמות, אבל ארבעים
פרסה ג"כ יכול לראות.

רזקה"ק הרבי רי מרדכילי זי"ע 'ביי אונז
איז א מחשבה א בריוועלע, און
א וואנט א שפיגל', דהיינו שתופס מחשבת
האדם כאילו שלחו לו במכתב, וכמו שע"י
המראה יכול להיות גם מה מאחריו כמו
כן יכול להיות מה שקורה בלד השני של
הקיר.



עתיקא קדישא – במאכל פצע"י לבקש שיוכלו לעמוד ביוה"כ צריך לבקש ורגלינו קלות כחילות, שיהיה לנו כוחות חזקים לעמוד

על הרגלים בכל התפילות במשך יום הכיפורים, שכל מה שעומד יותר בשעת התפילה, הרי התפילה יותר זכה ונקיה.

## באכילת הקוגל

אכילה לשם תענית

אאמר"ר זייע אמר נשם הרה"ק ר'
איציקל מפשעווארםק זי"ע
שאמר נשם אחל הלדיקים הקודמים,
כמדומה לי הרה"ק מדובדין זי"ע, שבכל
שבת יש לאכול עוד חתיכת קוגל, כדי
שיהיה להם כח להתענות ביום הכיפורים.
ולפי זה בודאי דבשבת תשובה לריך לכוון
דבר זה.

רכבר אמרתי הכוונה בזה, דכאשר האדם חושב בשעת אכילתו שאוכל רק למען כבוד ה', ובשביל כבוד יום השבת, לא יוכל למלאות את תאוותו, יום השבת, לא יוכל למלאות את תאוותו, וממילא זה נותן לו יותר כת להתענית. ויש לזה מקור בדברי הגמרא (יומא פ"א:) ועניתם את נפשתיכם בתשעה (ויקרא בג, לב), וכי בתשעה מתענין והלא בעשור מתענין, אלא לומר לך כל האוכל ושותה בתשיעי אלא לומר לך כל האוכל ושותה בתשיעי מעלה עליו הכתוב כאילו התענה תשיעי ועשירי, הרי שהתורה משוה כאחד האכילה בתשיעי להתענית בעשירי, דשניהם שוים כאחד, שאם רוצה לקיים את רצון הקב"ה בחשים אום אצלו האכילה כמו התענית.

